ans le roman, L'Envers du destin<sup>1</sup>de Najib Redouane, Mimouna-Rachel, l'héroïne du roman, raconte à son destinataire (un «tu», anonyme et voix absente), dans un ordre chronologique, les circonstances de son expatriation du Maroc vers Israël. Juive sépharade, elle est originaire de Fès et fille d'un homme d'affaires fortuné. C'est dans la ferme familiale, à Sefrou, dans une proche localité de sa ville natale, qu'elle passe une enfance et une adolescence des plus heureuses et des plus insouciantes, choyée par son père avec lequel elle vit une relation fusionnelle. Pour elle, Séfrou est un « havre de paix où cohabitaient musulmans et juifs. C'était un lieu de brassage de cultures, de langues et de traditions. Il reflétait réellement l'esprit qui régnait à l'époque d'un Maroc pluriel, multiethnique et tolérant. On y parlait l'arabe, des dialectes berbères ainsi que l'hébreu » (p. 17). C'est dans ce village qu'elle rencontre Mohand, berbère et musulman, avec lequel elle partage un amour sincère et passionné. C'est déjà pour la jeune sépharade, transgresser l'interdit, commettre un péché mortel vis-à-vis de sa communauté religieuse. C'est « briser un tabou séculaire » (p. 41).

Cependant, ce grand bonheur de la narratrice est perturbé progressivement par le contexte historique conflictuel caractérisé par la guerre israélo-arabe de 1967; en effet, elle se rend compte de plus en plus que la communauté juive se livre à des tractations discrètes qui préparent son exode vers Israël, vers « la terre promise » (p. 27). Un débat contradictoire s'instaure au sein de sa famille entre partisans et adversaires du départ : son père est un ardent défenseur de sa patrie et celle de ses aïeux, le Maroc : « Ce pays est le nôtre, nous sommes nés ici [...] et nos parents sont enterrés ici [...]. Ici, nous sommes chez nous. [...]. Je suis chez moi ici » (pp. 26-27). En revanche, son oncle Elias prône avec ferveur le départ : « Parle pour toi, parce que moi, mon pays, c'est Israël » (p. 27). Quant à Mimouna-Rachel, opposée à toute idée d'exil, elle ne cesse de marteler avec grande conviction tout au long de sa longue et douloureuse narration : « Je suis une vraie fassie et je suis fière de ce titre » (p. 9); c'est là aussi la toute première phrase du roman lourdement suggestive pour le lecteur qui conclut à l'attachement identitaire sans faille du personnage à sa terre natale. Elle dira plus loin : « Je n'ai jamais dit un seul instant, depuis que mes pieds ont frôlé ce pays, que c'est le mien. J'ai toujours exprimé tout haut que j'étais fassie, je le suis et le resterai pour toujours » (p. 247). Apprenant son idylle amoureuse avec Mohand, sa famille vit l'événement comme un déshonneur. La narratrice subit le rejet et la haine féroce de la part de ses proches : « J'étais rejetée par ma famille, sévèrement punie par mes parents, et détestée par mes frères et ma sœur » (p. 49). C'est dans ce contexte que son père précipite alors son émigration vers Israël. C'est le début d'une série de malheurs qui la mèneront à l'isolement, la solitude absolue et même à une tentative de suicide.

Au plan de l'écriture, globalement, le roman se structure en deux parties organisées autour d'un avant et un après un événement décisif qui est

## Espace, exil et identité

## Faouzia Bendjelid

## L'Envers du destin

Par Najib Redouane

Traduit de l'anglais par Serge Chauvin

Éditions Vérone, Paris (France), 2016, 388 pages,

ISBN-13: 9791028401832, 21,50 euros

du Destin

l'expatriation de la famille en Israël. Le une évocation mythique de son pays premier mouvement du récit expose le parcours de la narratrice dans l'espace identitaire marocain et ses années de bonheur, le second relate son trajet en terre d'exil où elle se considère comme une apatride. Sur les lieux de l'exil où les

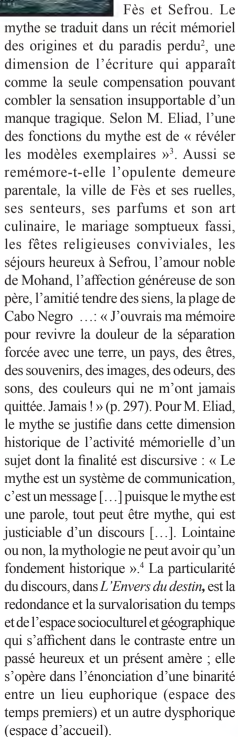
nouveaux arrivants sont parqués dans des kibboutz, aussitôt arrivés, Mimouna-Rachel est séquestrée, torturée et violée par un Ashkénaze, juif polonais. choc de A u l'arrachement et à la blessure du départ s'ajoute un acte de vengeance, les deux communautés sépharades et ashkénaze se vouant haine et hostilité. C'est

l'écriture du trauma qui s'installe et que commence de ce fait la descente « dans l'enfer de tous les enfers » (p. 149) de la narratrice. Elle est rejetée une seconde fois par les membres de sa famille, devenue pour eux un exemple d'opprobre, de honte et de déshonneur au nom d'un ordre social et religieux réduisant la femme à un être inférieur : « Je pleurais toutes larmes de mon corps. Sous la douche, je me tapais la tête et me griffais, criant que j'étais maudite, une maskhouta, je n'avais jamais pensé intégrer le cercle de ces damnées et rejetées du clan, condamnées à la damnation éternelle. Celles que la Bible de Jérusalem exhortait leurs géniteurs à châtier sévèrement, car, contrairement au sexe masculin qui glorifiait la famille, elles, en tant que femmes, la déshonoraient...» (p. 193). Une rupture totale l'enfonce davantage dans la solitude et l'isolement après son divorce avec Mihai. Elle est complètement déséquilibrée psychologiquement et anéantie moralement. Sa santé mentale se détériore ; elle est atteinte de graves troubles du comportement tels les troubles obsessionnels compulsifs, le dédoublement de la personnalité, le déchirement perpétuel entre un être et un paraître : « En moi se battaient deux femmes, l'une qui voulait séduire par un sourire angélique et une douceur troublante; à l'intérieur, l'autre haineuse, cruelle et jalouse. Les deux se livraient un combat constant » (p. 301). N'ayant plus aucune prise sur son vécu, totalement désaxée, elle se réfugie dans

natal. Comment se construit en contexte l'image du mythe ? Quels attributs lui confère la narration?

La terre natale ne s'efface à aucun moment du discours de la narratrice, elle est sanctifiée, mythifiée, reconstruite

> selon la vision d'un âge d'or révolu à tout jamais. Le texte se construit sur la base d'une nostalgie redondante du pays des origines tout en dénonçant l'exclusion, le déracinement, les hostilités, les violences dont elle est victime en tant que juive sépharade dans l'espace d'accueil. Son récit est celui d'une remémoire des lieux,





L'Envers du destin s'insère dans la production littéraire de la diaspora installée en Amérique du Nord, dans cette « littérature maghrébine » qui semble émerger, ressurgir, croître dans le champ littéraire canadien. La critique littéraire actuelle au Québec parle de la « Mouvance littéraire migrante » dont la caractéristique est faite de réminiscences et de récits mémoriels : « Les écritures migrantes forment un micro-corpus d'œuvres littéraires produites par des sujets migrants : ces écritures sont celles du corps et de la mémoire ; elles sont pour l'essentiel travaillées par un élément massif, le pays laissé ou perdu, le pays réel ou fantasmé constituant la matières première de la fiction ..., les écritures de la perte jamais achevées, de l'errance et du deuil » <sup>5</sup>. Ce roman de N. Redouane interpelle le lecteur sur ce qu'il a d'humain en lui : la communion possible avec l'Autre au-delà de tout atavisme réducteur ou « les identités meurtrières »<sup>6</sup>

## **Notes**

- Redouane Najib, 2016, L'Envers du destin, Vérone.
- 2. Eliade Mircea, 1968, Aspects du mythe, Gallimard, coll. Idées, nrf, p.70, soulève la thématique des origines et du bonheur : « La notion de l'« origine » est surtout liée à l'idée de perfection et de béatitude ».
- 3. *Ibid*, p. 18.
- 4. Barthes Roland, 1970, Mythologies, Paris, Seuil, coll. Points, p. 193-194.
- 5. Berrouët-Oriel et Fournier Fournier, 2017, «L'émergence des écritures migrantes et métisses au Québec », in Najib Redouane et Yvette Bénayoun-Szmidz (dir.), Voix migrantes au Québec. Emergence d'une littérature maghrébine, L'Harmattan, coll. Atour des textes maghrébins.
- 6. Maalouf Amine, 1998, Les identités meurtrières, Paris, Grasset.

